
36

Communicology. 2025. Vol.13. No.4. Р. 36-42                                                            http://www.communicology.ru

Межкультурные и этноконфессиональные коммуникации 
в медийном пространстве (рецензия на монографию 
«Межкультурные и этноконфессиональные медиакоммуникации»).

Киреева О.Ф.

Российская академия народного хозяйства и государственной службы при Президенте 
Российской Федерации, Москва, Российская Федерация.

Аннотация. В статье раскрыты основные положения формирования и развития 
межкультурных и этноконфессиональных коммуникаций в медиапространстве. 
Рассмотрено межкультурное взаимодействие в контексте институциональных 
изменений. Определена роль религиозных некоммерческих организаций 
в информационном пространстве России и медиакоммуникаций в предотвращении 
этнорелигиозных конфликтов. Особое внимание уделено обоснованию различных 
идентичностей в пространстве культуры: культурная, этническая, национальная, 
религиозная, гражданская.

Ключевые слова: медиапространство, медиакоммуникации, межкультурные 
коммуникации, этноконфессиональные отношения. 

Для цитирования: Киреева О.Ф. Межкультурные и этноконфессиональные коммуник-
ации в медийном пространстве (рецензия на монографию «Межкультурные 
и этноконфессиональные медиакоммуникации»). //Коммуникология. 2025. Том 13. 
№4. С. 36-42. DOI 10.21453/2311-3065-2025-13-4-36-42.

Сведения об авторе: Киреева Ольга Феликсовна – кандидат социологических наук, 
доцент кафедры управления информационными процессами факультета журналистики 
Института государственной службы и управления Российской академии народного 
хозяйства и государственной службы при Президенте Российской Федерации. Адрес: 
119545, Россия, Москва, пр-т Вернадского, 76. E-mail: kireeva-of@ranepa.ru.

Статья поступила в редакцию: 24.09.2025. Принята к печати: 14.12.2025.

Введение

 «Расширение взаимодействия культур и народов не снимает с повестки дня 
вопрос о межкультурных отношениях, понимании культурных различий, терпи-
мости и уважению к чужим культурам, о позитивном характере взаимодействия. 
Межкультурное взаимодействие происходит в различных сферах общества, люди 
сталкиваются с представителями других культур, религий и этносов, которые мо-
гут значительно отличаться от их культуры в традиции, поведении, мировоззре-
нии. Межкультурная, этноконфессиональная компетентность предполагает терпи-
мость к другим культурам, религии, этносам, а также открытость к новому знанию, 
умение ситуативно выбирать коммуникативную стратегию» [Шарков, Силкин: 6]. 



37

Коммуникология. 2025. Том 13. № 4. С. 36-42

В.С. Степин определяет культуру как «систему исторически развивающихся над-
биологических программ человеческой деятельности, поведения и общения, вы-
ступающих условием воспроизводства и изменения социальной жизни во всех ее 
проявлениях» [Степин].

«Люди социально включены, являются членами различных этнических, рели-
гиозных, культурных, национальных и иных групп, и связаны с другими многочислен-
ными формальными и неформальными путями. Они определяют и отличают себя 
от других, определяются и отличаются другими» [Шарков, Силкин: 20]. Это и пред-
ставлет собой социальную идентичностью.

Национальная идентичность – «одна из составляющих идентичности челове-
ка, связанная с ощущаемой им принадлежностью к определенной нации, стране, 
культурному пространству» [Философия. Энциклопедический словарь].

«Культурная идентичность – это общий типовой концепт как обладание набо-
ром качеств отдельно взятого населения. Философский словарь определяет ее 
как одну из составляющих идентичности человека. Культурная идентичность – это 
уникальный для каждого индивида комплекс почерпнутых из разных источников 
культурных элементов и сущностей, с которыми он себя идентифицирует, реа-
лизуемый в жизни этого индивида. Формирование культурной идентичности во-
влекает принятие верований и практик одного или более культурного сообще-
ства» [Шарков, Силкин: 26].

«В современном культурно разнообразном обществе культура является не еди-
нообразной и в целом гомогенной, а составной, мозаичной совокупностью от-
дельных культур, т.е. гетерогенной, «мультикультурно» составленной» [Шарков, 
Силкин: 55]. «В современных многокультурных обществах и отдельные индивиды, 
и группы находятся в постоянном взаимодействии, которое исследователи харак-
теризуют и моделируют разными способами. Можно выделить два контрастиру-
ющих типа моделей отношений групп и измерения многокультурности, исходя из 
процессов взаимодействия: одномерные/односторонние и двусторонние/много-
сторонние модели» [Шарков, Силкин: 87]. 

«Осознание проблем, связанных с межкультурными отношениями привело к по-
явлению многомерных моделей, которые должны были охватить все возможное раз-
нообразие культур, хотя и сосредотачиваясь на различных аспектах, но одинаково 
считая необходимым исследование динамики межкультурного взаимодействия, 
а не статичного одностороннего процесса ассимиляции» [Шарков, Силкин: 111].
На практике «интеграция любых групп меньшинств, как иммигрантов, так и ко-
ренных народов, формируется при ведущей, центральной, структурирующей 
роли гражданского общества. Однако особое место занимают ценностные уста-
новки, мотивация, отношения членов общества к культурному плюрализму. По-
скольку принципы равенства, свободы и справедливости являются основопо-
лагающими в демократическом обществе, то, принимая их, его члены должны 
признать наличие в обществе множества разных культур, их равенство и равно-
ценность» [Шарков, Силкин: 118]. 



38

Communicology. 2025. Vol.13. No.4. Р. 36-42                                                            http://www.communicology.ru

Способность взаимодействовать с людьми как сложными индивидами с мно-
жественными идентичностями и индивидуальными особенностями называется 
межкультурной компетенцией. «Межкультурную компетенцию характеризуют как 
сочетание необходимых навыков, аттитюдов, знаний, этики и действий. В про-
цессе обучения знания, навыки, аттитюды подвергаются изменению, и транс-
формативное обучение не только меняет то, что мы знаем, но и как мы это узна-
ем. Компетенция имеет отношение к деятельностному процессу коммуникации 
человека и, следовательно, выходит за рамки языковой компетенции» [Шарков, 
Силкин: 122]. 

На выбор и развитие стратегии культурного взаимодействия могут влиять 
ка внутренние, так и внешние факторы. «Внутренние – самоидентификация инди-
вида, его идентичность и сильная приверженность, связь со своей ин-группой. 
Внешние – отзывчивость большого общества к индивидам и группам, принадле-
жащим культурным меньшинствам, нормы права и действующее законодатель-
ство, политика государства по управлению культурным разнообразием. Иде-
альным типом будет выступать ситуация, в которой индивиды будут стремить-
ся как сохранить свою культурную идентичность (или при множественной иден-
тичности), так и одновременно стремиться к социокультурной коммуникации 
с другими группами. Вовлеченность в культурное взаимодействие развивается 
в направлении множественных взаимных связей, стабильной идентификации, 
и в положительной динамике способствует развитию и обогащению культур» 
[Шарков, Силкин: 128-129]. 

Этничность как тип культурной идентичности 

«Цель большинства мультикультурных политик состоит не просто в толерант-
ном отношении к присутствию различных культурных групп, но и в их равном уча-
стии в жизни большого общества, в увеличении взаимного принятия, доверия 
и признания среди всех этнокультурных групп для гармоничного межкультурно-
го взаимодействия и стабильности общества» [Шарков, Силкин: 116]. 

Этничность базируется на членстве, определяемом практикой «определенной 
деятельности, включая те, что относятся к их происхождению. Этнические связи 
могут быть легко изменены или дополнены географической мобильностью или 
изменением в их отношении к этому. Когда член группы изменяет место своего 
проживания, то он принимает или принимается локальными предками и богами 
и становится практикующим членом нового сообщества. В этом случае социаль-
ная группа – скорее конгрегация, чем биологическая единица. Это не означает, 
что идентичность – это просто вопрос социальных ролей или членства, как не-
которая внешняя вещь, которая не затрагивает внутреннее «Я». Наоборот, лич-
ная, персональная идентичность в таких обществах не независима от социально-
го контекста и практически полностью определяется им» [Шарков, Силкин: 23]. 

С точки зрения Д. Мейровица [Meyrowitz], вопросы идентичности во взаимосвя-
зи с ростом новых информационно-коммуникационных технологий изменили фон, 



39

Коммуникология. 2025. Том 13. № 4. С. 36-42

на котором конструируется идентичность. ИКТ перераспределили границы, отли-
чающие коллективы, группы таким образом, что в настоящий момент, социальные 
различия, разграничивающие людей по возрасту, физическим возможностям, про-
фессиональной принадлежности и т.д. могут быть менее жесткими, чем те, кото-
рые отличают компьютерно-грамотных от безграмотных.

Медиатизация религиозной жизни

Российские медиа стали активно освещать как христианские, так и исламские 
проблемы. «Не остается сомнений в том, что средства массовой информации 
действительно играют заметную роль в публичном распространении религиоз-
ных представлений и в обрамлении религиозных обрядов. В цифровом простран-
стве все активнее стали обсуждаться религиозные идеи, позволяющие многим 
новым религиозным движениям и объединениям вступать в общественную сфе-
ру и менять способы, с помощью которых религиозные учреждения взаимодей-
ствуют со своим сообществом» [Шарков, Силкин: 165]. 

«Одной из особенностей функционирования некоммерческих религиозных ор-
ганизаций является приверженность их медиатизации, т.е. существование ре-
альных возможностей воздействия СМИ на процессы, протекающие в них. В про-
цессе медиатизации некоммерческие организации религиозной направленно-
сти начинают функционировать по логике средств массовой информации. СМИ 
при этом превращаются в источник формирования и распространения религиоз-
ных идей. Одним словом, СМИ так или иначе влияют на религиозные изменения. 

Являясь каналами коммуникации, средства массовой информации становят-
ся основным источником религиозных идей, в частности в форме распростране-
ния религиозных постулатов. В качестве языка СМИ формируется религиозное 
воображение в соответствии с жанрами популярной культуры. В качестве куль-
турной среды средства массовой информации выполняют многие социальные 
функции институционализированных религий, обеспечивая как моральное и ду-
ховное руководство, так и чувство общности» [Шарков, Силкин: 164].  

Новые медиатизированные формы религии, рассматривающие их в контек-
сте повестки дня СМИ, усиливают тенденцию к секуляризации общества. Таким 
образом, «медиатизация религии может считаться одной из средств постепен-
ной секуляризации: это исторический процесс в котором СМИ взяли на себя 
многие социальные функции, которые раньше осуществлялись на базе религи-
озных учреждений. Ритуалы, поклонение, траур и празднование – это все соци-
альные действия, которые раньше принадлежали лишь институционализирован-
ным религиям, однако ныне многие религиозные процессы были охвачены СМИ 
и преобразованы в более или менее светскую деятельность. Активизация вза-
имодействия религии со средствами массовой информации свидетельствует 
о тенденциях секуляризации. Тем не менее, в разных областях чаша весов скло-
няется либо в сторону религии, либо – средств массовой информации. Напри-
мер, такие медиа-жанры, как религиозные новости и документальные фильмы, 



40

Communicology. 2025. Vol.13. No.4. Р. 36-42                                                            http://www.communicology.ru

могут целиком находиться в сфере светского мировоззрения, в то время как жан-
ры научной фантастики и ужасов более склонны пробуждать метафизическое или 
сверхъестественное воображение» [Hojsgaard, Warburg].

Выводы. Масс-медиа и социальные сети совместно конструируют и обу-
словливают мировоззрения и социальные взаимодействия. «Медийная дина-
мика культурных конфликтов способствует более глубокому пониманию медиа-
тизации религии. Можно привести немало эмпирических примеров, демонстри-
рующих, как различные социальные субъекты и пользователи средств массовой 
информации участвуют в опосредованных конфликтах по поводу религии. Ана-
лиз взаимодействия между медиа-фреймами и множеством способов разыгры-
вания конфликтов в контексте религиозных отношений оспаривается на осно-
ве ряда тематических исследований. Авторы данной монографии утверждают, 
что эмпирически обоснованный анализ гендерного и неустойчивого управле-
ния разнообразием в медиатизированных конфликтах по поводу религии обе-
спечивает платформу, с которой можно бросить вызов и продолжить развитие 
концептуализации самой системы и процесса медиатизации религии. Медийная 
динамика культурных конфликтов нацеливает ученых на дальнейшие углублен-
ные исследования сложностей оспариваемой религии в медиатизированных об-
ществах» [Шарков, Силкин: 227-228]. 

Приведенное Бернардом Коэном «различие между аффективным и когни-
тивным воздействием средств массовой информации стало важным преце-
дентом для исследований по формированию повестки дня первого уровня. 
В свою очередь, расширение на второй уровень воздействия, определение 
повестки дня атрибутов, и его последствия активизировали рассмотрение вли-
яния средств массовой информации на отношения и мнения. Эта расширяю-
щаяся перспектива, к которой теперь присоединился третий уровень воздей-
ствия, также является опровержением критики в отношении того, что форми-
рование повестки дня было сосредоточено исключительно на начальных этапах 
процесса массовой коммуникации и формирования общественного мнения» 
[Cohen]. 

В тематическом исследовании авторов книги «теории формирования повестки 
дня и изложения религиозных соображений рассматривалась в связи со стремле-
нием членов религиозных сообществ использовать общественные каналы комму-
никации для влияния на общественный дискурс. Эта связь существует в различных 
религиозных движениях, которые пытаются влиять на национальные и глобаль-
ные повестки дня. Представители медиа и цифровой культуры также полны реши-
мости влиять на средства массовой информации и общественные повестки дня. 
Исследование данных корреляций поможет предсказать, как будет выглядеть об-
щество в ближайшие десятилетия, на что, несомненно, окажет большое влияние 
расширяющийся коммуникационный медиа-ландшафт» (http://www.whitehouse.
gov/the-press-office/2013/03/21/presidential-proclamation-educationand-).



41

Коммуникология. 2025. Том 13. № 4. С. 36-42

Медиапространство позволяет включать современные механизмы управле-
ния, чтобы сделать государственные органы управления и местного самоуправ-
ления более прозрачными и подотчетными и позволить гражданам стать актив-
ными заинтересованными сторонами, которые понимают политику и использу-
ют информацию для реализации своих прав человека. Все это имеет решающее 
значение для предотвращения конфликтов, если целью является переход от по-
ляризации к позитивным отношениям. В таких случаях средства массовой ин-
формации могут быть эффективным инструментом для построения этих отно-
шений путем изменения поведения и отношений. 

Влияние средств массовой информации на поведение является сложным и, 
скорее всего, влияет на установки и мнения, которые формируют поведение, 
а не непосредственно влияют на действия людей. Предоставляя достоверную 
информацию и охватывая широкую аудиторию, средства массовой информации 
помогают в урегулировании конфликтов и продвигают демократические принци-
пы. В постконфликтной стадии также можно поощрять примирение и дальней-
шее развитие отношений.

Источники

Степин В.С. Культура // Новая философская энциклопедия. М.: Мысль, 2010.
Философия. Энциклопедический словарь / под ред. А.А. Ивина. М.: Гардарики, 2004. 1072 c.
Шарков Ф.И., Силкин В.В. Межкультурные и этноконфессиональные медиакоммуникации: 

монография. М.: Дашков и Ко, 2025. 278с.
Cohen Bernard C. The Press and Foreign Policy. Princeton: Princeton University Press, 1963. 

Pp. xi, 288. 
Meyrowitz J. No Sense of Space: The Impact of Electronic Media on Social Behavior. New York: 

Oxford University Press, 1985. 416 p.

Intercultural and ethno-confessional communications in 
the media space (review of the monograph 
«Intercultural and ethno-confessional media communications»)

Kireeva O.F. 

Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration, Moscow, 
Russian Federation. 

Abstract. The article reveals the main provisions of the formation and development of 
intercultural and ethno-confessional communications in the media space. The article 
considers intercultural interaction in the context of institutional changes. The role of religious 
non-profit organizations in the information space of Russia and media communications 
in preventing ethno-religious conflicts is determined. Special attention is paid to the 
substantiation of various identities in the cultural space: cultural, ethnic, national, religious, 
civil. 



42

Communicology. 2025. Vol.13. No.4. Р. 36-42                                                            http://www.communicology.ru

Keywords: media space, media communications, intercultural communications, ethno-
confessional relations.

 For citation: Kireeva O.F. Intercultural and Ethno-Confessional Communications in 
the Media Space (review of the monograph «Intercultural and Ethno-Confessional 
Media Communications») //Commuicology. 2025. Vol.13. No. 4. P. 36-42.
DOI 10.21453/2311-3065-2025-13-4-36-42. 

Inf. about the author: Olga Kireeva, PhD in Sociology, Associate Professor at the Department 
of Information Process Management, Faculty of Journalism, Institute of Public Administration 
and Management, Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration. Address: 76 Vernadsky Ave., Moscow, 119545, Russia. E-mail: kireeva-of@
ranepa.ru. 

Received: 24.09.2025. Accepted: 14.12.2025.

References

Cohen Bernard C. The Press and Foreign Policy. Princeton: Princeton University Press, 1963. 
Pp. xi, 288. 

Meyrowitz J. No Sense of Space: The Impact of Electronic Media on Social Behavior. New York: 
Oxford University Press, 1985. 416 p.

Philosophy. An encyclopedic dictionary / edited by A.A. Ivin. Moscow: Gardariki, 2004. 1072 p. 
(in Rus.).

Sharkov F.I., Silkin V.V. Intercultural and ethno-confessional media communications: a monograph. 
Moscow: Dashkov and Co., 2025. 278 p. (in Rus.).

Stepin V.S. Culture // New Philosophical Encyclopedia. Moscow: Mysl, 2010 (in Rus.).


